
 

 

 

Scope: Pendidikan, Agama dan Sains.       Halaman:7 

Jurnal Tarbiyah bil Qalam 
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Al-Bukhary Labuhanbatu 

Volume 10. Edisi 1. Januari-Juni 2026 

E-ISSN :2715-0151 

P-ISSN :2599-2945 

 

Integrasi Nilai Moderasi Beragama Dalam Kurikulum Pendidikan 

Agama Islam 

 
1Noufal Ramadhan Setiawan, 2Dafid Andriyansyah, 3Ahmad Nur Faizin 

 
1,2,3) Universitas PGRI Wiranegara, Indonesia  

e-mail: 1noufalramadhansetiawan@gmail.com, 2dafandriyansyah@gmail.com, 
3afaizin646@gmail.com 

 

Abstrak 

 

Artikel ini mengkaji secara mendalam integrasi nilai-nilai moderasi beragama dalam kurikulum Pendidikan 

Agama Islam (PAI) di Indonesia sebagai upaya strategis memperkuat karakter kebangsaan dan toleransi 

antarumat beragama. Penelitian ini menggunakan metode studi kepustakaan (library research) yang dipadukan 

dengan analisis dokumen kebijakan (policy document analysis) terhadap berbagai sumber seperti literatur 

akademik, modul pelatihan guru, dan pedoman resmi Kementerian Agama periode 2019–2025. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa integrasi nilai moderasi beragama akan efektif apabila dilakukan secara tematik, 

kontekstual, dan lintas mata pelajaran, sehingga membentuk pengalaman belajar yang holistik bagi peserta didik. 

Selain itu, efektivitas implementasi sangat bergantung pada kompetensi guru, terutama dalam hal pemahaman 

konsep moderasi, kemampuan pedagogis, serta penguasaan strategi pembelajaran berbasis nilai. Diperlukan pula 

pelatihan berkelanjutan dan sistem asesmen yang tidak hanya mengukur aspek kognitif, tetapi juga dimensi 

afektif dan sosial peserta didik. Artikel ini menawarkan model konseptual integrasi kurikulum PAI berbasis 

moderasi beragama serta rekomendasi implementatif bagi pengembang kurikulum, pembuat kebijakan 

pendidikan, dan praktisi madrasah agar nilai-nilai moderasi dapat tertanam secara sistematis dalam proses 

pembelajaran. 

 

Kata Kunci: Moderasi Beragama, Kurikulum PAI, Integrasi Kurikulum, Kebijakan Pendidikan, 

Asesmen Afektif 

 

Abstrak 

 

This article examines in depth the integration of religious moderation values in the Islamic Religious Education 

(PAI) curriculum in Indonesia as a strategic effort to strengthen national character and interfaith tolerance. 

This study uses a library research method combined with policy document analysis of various sources such as 

academic literature, teacher training modules, and official guidelines from the Ministry of Religious Affairs for 

the 2019–2025 period. The results of the study show that the integration of religious moderation values will be 

effective if it is carried out thematically, contextually, and across subjects, thereby forming a holistic learning 

experience for students. In addition, the effectiveness of implementation is highly dependent on teacher 

competence, especially in terms of understanding the concept of moderation, pedagogical skills, and mastery of 

value-based learning strategies. Continuous training and an assessment system that measures not only cognitive 

aspects but also the affective and social dimensions of students are also needed. This article offers a conceptual 

model for integrating a religious education curriculum based on religious moderation, as well as implementation 

recommendations for curriculum developers, education policymakers, and madrasah practitioners so that the 

values of moderation can be systematically embedded in the learning process. 

 

Keyword: Moderation, Islamic Education Curriculum, Curriculum Integration, Educational Policy, 

Affective Assessment 



 

 

 

Scope: Pendidikan, Agama dan Sains.       Halaman:8 

I. PENDAHULUAN  

Moderasi beragama, atau dikenal dengan 

istilah wasathiyah dalam Islam, merupakan prinsip 

keseimbangan yang menekankan sikap adil, toleran, 

dan inklusif dalam menjalankan ajaran agama. 

Konsep ini sangat penting dalam konteks masyarakat 

yang plural, seperti Indonesia, di mana berbagai 

agama dan kepercayaan hidup berdampingan. 

Dengan demikian, pendidikan Islam harus mampu 

menanamkan nilai-nilai moderasi agar generasi 

muda tidak hanya menjadi umat yang taat beragama, 

tetapi juga mampu berinteraksi secara harmonis 

dengan umat beragama lain serta menjauhi sikap 

ekstrem dalam segala bentuknya.1 

Dalam konteks Pendidikan Agama Islam 

(PAI), integrasi nilai moderasi bukan sekadar 

menambah materi baru, melainkan menata kembali 

tujuan, muatan, dan pendekatan pembelajaran agar 

kompetensi agama menghasilkan sikap toleran, 

antikekstrem, dan kemampuan hidup bermasyarakat 

yang inklusif. Berbagai kajian empiris dan studi 

kebijakan menunjukkan dua hal penting: pertama, 

kurikulum yang eksplisit memuat moderasi 

beragama meningkatkan kesadaran dan sikap 

toleransi peserta didik; kedua, keberhasilan 

internalisasi bergantung pada keterpaduan antara 

materi, metode, dan lingkungan sekolah.2 

Namun implementasi di lapangan menghadapi 

tantangan praktis. Beberapa penelitian lapangan 

melaporkan bahwa meskipun ada instruksi 

kebijakan, guru seringkali belum memiliki pedoman 

operasional yang jelas untuk mengubah silabus dan 

RPP, atau belum dilengkapi bahan ajar dan model 

pembelajaran yang kontekstual. Selain itu, pemetaan 

indikator moderasi dalam kompetensi dasar masih 

perlu disesuaikan agar tidak menjadi materi normatif 

semata tetapi benar-benar terukur dalam ranah sikap 

dan praktik. Oleh karena itu, artikel ini membahas 

kerangka konseptual dan langkah-langkah 

operasional untuk memasukkan nilai moderasi 

beragama ke dalam kurikulum PAI mulai dari 

perumusan tujuan pembelajaran, penyusunan 

kompetensi dasar, pengembangan bahan ajar, hingga 

strategi penilaian dan pelatihan guru.3 

 
1 Wahidah dan Kasidi, “Integrasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam 

Kurikulum Pendidikan Islam di MA Alkhairaat Kota Gorontalo.” 
2 Maharani dan Rahmaniar, “Moderasi Beragama Pada Kurikulum 

Pendidikan Agama Islam di Madrasah.” 

Secara teoretis, integrasi moderasi beragama 

berakar pada tradisi Islam wasathiyah dan teori 

pendidikan karakter, yang menempatkan 

keseimbangan antara pemahaman doktrinal dan 

tanggung jawab sosial sebagai tujuan pendidikan 

agama yang matang. Untuk tujuan praktis, artikel ini 

menelaah bukti penelitian dan contoh praktik 

program yang telah dijalankan di institusi 

pendidikan formal agar rekomendasi yang 

dihasilkan bersifat aplikatif dan relevan dengan 

tuntutan kurikulum nasional saat ini.4 

Tujuan penelitian ini adalah untuk merumuskan 

model konseptual dan langkah-langkah operasional 

integrasi nilai-nilai moderasi beragama ke dalam 

kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) yang 

aplikatif, kontekstual, dan sesuai dengan kerangka 

kebijakan pendidikan nasional. Secara khusus, 

penelitian ini bertujuan: (1) mengidentifikasi 

prinsip-prinsip teoretis dan landasan normatif 

moderasi beragama dalam perspektif Islam dan 

pendidikan karakter; (2) menganalisis kebijakan, 

struktur kurikulum, dan praktik pembelajaran PAI 

yang relevan dengan penerapan nilai moderasi; serta 

(3) menawarkan rancangan strategi implementasi 

yang meliputi tujuan pembelajaran, kompetensi 

dasar, bahan ajar, metode, asesmen, dan pelatihan 

guru. Berdasarkan tujuan tersebut, general 

educational problem (GEP) yang diangkat dalam 

penelitian ini adalah masih lemahnya internalisasi 

nilai-nilai moderasi beragama dalam kurikulum PAI 

akibat belum tersedianya panduan konseptual dan 

operasional yang komprehensif bagi guru dan 

pengembang kurikulum. Dengan demikian, 

penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

kontribusi ilmiah dan praktis dalam memperkuat 

sistem pendidikan Islam yang berkarakter 

wasathiyah, toleran, dan berorientasi pada 

pembentukan masyarakat yang damai serta inklusif 

di tengah keberagaman Indonesia. 

 

II. METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif berupa studi kepustakaan (library research) 

3 “BUKU AJAR MODERASI BERAGAMA.” 
4 “Buku Moderasi Beragama (1).” 



 

 

 

 

Scope: Pendidikan, Agama dan Sains.       Halaman:9 

dan analisis dokumen kebijakan. Sumber data 

meliputi: artikel jurnal terindeks lokal (2020–2025), 

modul/modul pelatihan penggerak moderasi 

beragama Kementerian Agama, pedoman sekolah 

moderasi beragama, serta buku ajar PAI yang 

relevan. Proses analisis dilakukan dengan teknik 

sintesis tematik: (1) identifikasi tema utama integrasi 

kurikulum; (2) pemetaan metode pembelajaran dan 

asesmen; (3) identifikasi hambatan dan strategi 

implementasi. Validitas temuan diperkuat melalui 

triangulasi sumber (artikel, kebijakan, modul 

pelatihan). Beberapa studi lapangan yang 

dipublikasikan menjadi bahan pembanding untuk 

menilai efektivitas praktik integrasi.  

 

III. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Model integrasi yang ditemukan 

Integrasi tematik: menyisipkan topik 

moderasi (toleransi, dialog, anti-kekerasan) di 

unit pembelajaran utama PAI seperti Aqidah-

Akhlak, Fiqh, dan Al-Qur’an-Hadis. 

Cross-curricular project: proyek lintas mata 

pelajaran (PAI–IPS–Bahasa) untuk studi kasus 

kerukunan lokal. 

Experiential learning: kunjungan antar-

tempat ibadah, dialog antarpelajar, dan kegiatan 

layanan masyarakat. Studi dan modul 

melaporkan peningkatan sikap toleran melalui 

pendekatan pengalaman langsung.5 

2. Peran kebijakan dan sumber daya 

Kementerian Agama merilis panduan 

pembelajaran dan asesmen PAI berbasis 

moderasi beragama (2024) serta modul 

pelatihan penggerak moderasi untuk guru; 

dokumen ini menjadi rujukan utama 

implementasi di banyak kabupaten/kota. 

Implementasi awal didampingi modul pelatihan 

yang fokus pada indikator moderasi dan teknik 

fasilitasi diskusi.6 

3. Asesmen dan indikator keberhasilan 

Instrumen asesmen yang sering 

direkomendasikan adalah rubrik observasi 

sikap, portofolio reflektif, dan penilaian kinerja 

 
5 Wardati dkk., “Pembelajaran Agama Islam Berbasis Moderasi Beragama.” 
6 “modul-pelatihan-penggerak-penguatan-moderasi-beragama-aqz5t.” 
7 Hilmin, “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama dalam Kurikulum 

Merdeka Belajar Pendidikan Agama Islam.” 
8 Wardati dkk., “Pembelajaran Agama Islam Berbasis Moderasi Beragama.” 

(performance assessment) untuk mengukur 

kompetensi afektif dan sosial. Survei terapan di 

beberapa studi menunjukkan peningkatan 

indeks toleransi siswa setelah intervensi 

kurikulum berbasis moderasi.7 

4. Hambatan implementasi 

Kendala utama adalah kurikulum yang padat 

(kesulitan menambah muatan baru), 

keterbatasan kapasitas guru dalam fasilitasi 

dialog, dan resistensi lokal. Solusi praktis yang 

muncul dalam literatur adalah strategi integrasi 

(menyisip pada topik yang ada), pelatihan 

berkelanjutan, dan keterlibatan pemangku 

kepentingan lokal.8 

Analisis menunjukkan bahwa integrasi 

moderasi beragama bukan sekadar menambah 

materi, melainkan merombak pendekatan pedagogis 

PAI agar menekankan keseimbangan antara 

pemahaman teologis dan keterampilan sosial 

(dialog, penghargaan keberagaman). Temuan dari 

studi implementasi menegaskan dua faktor kunci 

keberhasilan: (1) kesiapan guru yang membutuhkan 

pelatihan berkelanjutan dan modul praktis; (2) 

desain asesmen yang mampu menangkap perubahan 

sikap, bukan hanya penguasaan teori. Rekomendasi 

desain kurikulum praktis meliputi: (a) pencantuman 

capaian pembelajaran afektif yang jelas; (b) alokasi 

kegiatan pengalaman lapangan; dan (c) proyek 

lintas-kurikulum untuk memperkuat transfer 

pembelajaran ke konteks sosial nyata. Kebijakan 

yang mendukung—seperti panduan nasional 

Kemenag—memfasilitasi penyebaran praktik 

terbaik, tetapi keberhasilan lokal tetap bergantung 

pada adaptasi konteks.9 

Moderasi beragama pada dasarnya berpijak 

pada konsep wasathiyah: sikap seimbang dalam 

pemahaman dan praktik agama yang menolak 

kekerasan, menghargai perbedaan, serta 

berkomitmen pada nilai kebangsaan. Dalam konteks 

kurikulum PAI, wasathiyah harus diterjemahkan 

menjadi capaian pembelajaran yang jelas dan terukur 

— bukan sekadar frasa ideal di silabus. Dokumen 

kebijakan Kementerian Agama menekankan 

perlunya capaian afektif (misalnya sikap toleran) 

9 Selamet Mujahidin Sya’bani, “Kemenag Susun Panduan Pembelajaran & 

Asesmen PAI Berbasis Moderasi Beragama”, Kamis, 27 Juni 2024, 

https://kemenag.go.id/nasional/kemenag-susun-panduan-pembelajaran-
asesmen-pai-berbasis-moderasi-beragama-PpbXn, (diakses pada 19 Oktober 

2025) 

https://kemenag.go.id/nasional/kemenag-susun-panduan-pembelajaran-asesmen-pai-berbasis-moderasi-beragama-PpbXn
https://kemenag.go.id/nasional/kemenag-susun-panduan-pembelajaran-asesmen-pai-berbasis-moderasi-beragama-PpbXn


 

 

 

Scope: Pendidikan, Agama dan Sains.       Halaman:10 

selain capaian kognitif. Oleh karena itu perancangan 

kurikulum perlu memasukkan indikator perilaku 

konkret seperti kemampuan berargumentasi tanpa 

menghina, partisipasi dalam dialog antar-umat, dan 

keterlibatan dalam kegiatan lintas-komunitas. 

Penelitian dan modul pelatihan yang ada 

mengusulkan dua pendekatan utama: (a) integrasi 

tematik, yaitu menyisipkan muatan moderasi pada 

unit-unit PAI yang sudah ada, dan (b) muatan 

tersendiri berupa topik khusus moderasi. Pendekatan 

integrasi lebih realistis untuk konteks sekolah 

dengan kurikulum padat karena tidak menambah 

beban jam pelajaran. Namun pendekatan ini 

mengharuskan perancang RPP mampu merumuskan 

indikator moderasi yang tampak jelas pada setiap 

KD. Di sisi lain, topik tersendiri memungkinkan 

pembelajaran lebih fokus dan intensif, berguna untuk 

program ekstrakurikuler atau modul khusus di 

madrasah. Keduanya dapat saling melengkapi: 

integrasi untuk praktik berkelanjutan, modul khusus 

untuk pendalaman. Studi kasus menunjukkan 

kombinasi kedua pendekatan memberi hasil paling 

konsisten.10 

Literatur lapangan menggarisbawahi tiga 

metode yang terbukti efektif: dialog terfasilitasi, 

pembelajaran berbasis pengalaman, dan proyek 

lintas bidang. Dialog terfasilitasi memungkinkan 

siswa belajar menyampaikan perbedaan pendapat 

secara santun. Pengalaman langsung, seperti 

kunjungan antar tempat ibadah dan kegiatan sosial 

bersama, menurunkan prasangka melalui interaksi 

nyata. Proyek lintas-kurikulum (misalnya PAI-IPS-

Bahasa) memaksa siswa menerapkan nilai moderasi 

pada masalah lokal sehingga transfer belajar menjadi 

nyata. Implementasi yang sukses memerlukan guru 

yang dilatih bukan hanya pada konten, tetapi juga 

pada keterampilan fasilitasi diskusi dan mediasi 

konflik. Beberapa studi menyajikan bukti bahwa bila 

guru menerima pelatihan praktik, hasil pembelajaran 

afektif meningkat signifikan.11 

Salah satu kelemahan kurikulum tradisional 

adalah fokus pada evaluasi kognitif. Untuk moderasi 

beragama diperlukan instrumen yang menangkap 

perubahan afektif dan perilaku. Rekomendasi yang 

 
10 Abdul Azis, “Integrasi Moderasi Beragama Pada Pengembangan 

Kurikulum Merdeka Belajar Pendidikan Agama Islam Dalam Membentuk 

Penguatan Profil Pelajar Pancasila.” 
11 Albana, “Implementasi Pendidikan Moderasi Beragama di Sekolah 

Menengah Atas.” 

berulang dalam literatur adalah penggunaan rubrik 

observasi perilaku, portofolio reflektif, penilaian 

kinerja berbasis tugas (misalnya simulasi dialog), 

dan survei sikap pra-pasca intervensi. Validitas 

instrumen harus diuji pada konteks lokal agar sensitif 

terhadap norma budaya setempat. Beberapa artikel 

juga mendorong penggunaan asesmen formatif 

berkelanjutan sebagai dasar intervensi pedagogis 

selanjutnya.12 

Ketersediaan modul dan panduan kebijakan 

tidak otomatis menjamin praktik yang efektif di 

kelas. Literasi guru tentang moderasi beragama 

sangat menentukan. Pelatihan yang 

direkomendasikan bukan hanya pengenalan konsep, 

tetapi latihan mikro-teaching, fasilitasi diskusi sulit, 

teknik observasi, dan analisis kasus konflik lokal. 

Selain itu, dukungan institusional berupa waktu 

untuk persiapan RPP yang mengintegrasikan 

moderasi dan akses ke sumber belajar mutakhir 

diperlukan. Hasil evaluasi program pelatihan 

Kemenag menunjukkan bahwa guru yang 

mendapatkan pendampingan pasca-diklat mampu 

menerapkan strategi pengajaran moderasi dengan 

lebih konsisten.13 

Sekolah bukan pulau; keberhasilan integrasi 

moderasi bergantung pada dukungan keluarga, tokoh 

agama setempat, dan kebijakan daerah. Pedoman 

sekolah moderasi beragama dan praktik kolaborasi 

antara sekolah dan komunitas lokal memperkuat 

legitimasi program. Keterlibatan orang tua dan tokoh 

agama dalam kegiatan sekolah menurunkan 

resistensi dan memberi contoh praktik moderasi di 

luar kelas. Beberapa studi kasus daerah 

menunjukkan bahwa tanpa keterlibatan 

stakeholders, kegiatan moderasi rentan menjadi 

ritual tanpa pengaruh nyata.14 

Hambatan yang sering muncul dalam 

penelitian adalah: (1) keterbatasan jam kurikulum; 

(2) resistensi ideologis dari sebagian komunitas; (3) 

sumber belajar yang belum sepenuhnya kontekstual; 

dan (4) minimnya kapasitas penilaian afektif. Solusi 

yang direkomendasikan di literatur meliputi: 

penyesuaian RPP dengan strategi integrasi 

(menyisip pada materi yang relevan), 

12 Abdul Azis, “Integrasi Moderasi Beragama Pada Pengembangan 

Kurikulum Merdeka Belajar Pendidikan Agama Islam Dalam Membentuk 

Penguatan Profil Pelajar Pancasila.” 
13 “modul-pelatihan-penggerak-penguatan-moderasi-beragama-aqz5t.” 
14 Miftakhul Huda Arrofi’, “Systematic Literature Review (SLR).” 



 

 

 

 

Scope: Pendidikan, Agama dan Sains.       Halaman:11 

penyelenggaraan lokakarya bersama orang tua dan 

tokoh masyarakat untuk mengurangi resistensi, 

pengembangan bahan ajar lokal berbasis studi kasus 

daerah, dan pilot asesmen untuk mengkalibrasi 

rubrik observasi. Pendekatan bertahap, dimulai dari 

sekolah percontohan, memberi ruang pembelajaran 

kebijakan sebelum skala yang lebih luas. 

Terdapat bukti awal yang menjanjikan bahwa 

intervensi kurikulum moderasi meningkatkan indeks 

toleransi siswa pada pengukuran jangka pendek. 

Namun penelitian kuantitatif longitudinal masih 

terbatas. Banyak studi berupa studi kasus atau pra-

pasca tanpa kelompok kontrol yang ketat. Oleh 

karena itu klaim efektivitas sebaiknya dibaca dengan 

kehati-hatian. Penelitian masa depan harus 

mengadopsi desain eksperimental atau kuasi-

eksperimental dan mengukur dampak jangka 

menengah terhadap indikator sosial seperti insiden 

konflik di sekolah, interaksi lintas-gender atau lintas-

komunitas, dan perubahan perilaku di luar sekolah. 

Panduan nasional Kementerian Agama 

memberikan peta jalan penting. Namun untuk 

efektif, kebijakan harus dilengkapi dengan alokasi 

anggaran untuk pelatihan berkelanjutan, mekanisme 

monitoring-evaluasi berbasis data, dan insentif bagi 

sekolah percontohan. Pemerintah daerah perlu 

menerjemahkan panduan nasional ke dalam 

pedoman implementasi lokal yang 

mempertimbangkan dinamika sosial setempat. 

Selain itu, integrasi moderasi juga relevan untuk 

program pendidikan karakter yang didorong 

Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan sehingga 

sinkronisasi antar-kebijakan menjadi penting.15 

  

IV. KESIMPULAN  

Integrasi nilai moderasi beragama ke dalam 

kurikulum PAI terbukti memiliki potensi kuat untuk 

membentuk sikap toleran dan mengurangi risiko 

intoleransi bila dilaksanakan secara terencana: 

tematik, lintas-mata-pelajaran, dan berbasis 

pengalaman. Agar implementasi berhasil, perlu: (1) 

standar capaian pembelajaran moderasi pada 

dokumen kurikulum; (2) pelatihan guru 

berkelanjutan dan modul praktis; (3) instrumen 

asesmen afektif yang valid; dan (4) keterlibatan 

 
15 Destian dkk., Implementasi Kebijakan Pendidikan Nasional tentang 

Moderasi Agama di Sekolah Islam. 

pemangku kepentingan lokal. Untuk penelitian 

selanjutnya disarankan studi kuantitatif longitudinal 

untuk mengukur dampak jangka menengah integrasi 

kurikulum terhadap indikator kerukunan dan sikap 

beragama siswa. 

 

V. DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdul Azis, Achmad. “Integrasi Moderasi 

Beragama Pada Pengembangan Kurikulum 

Merdeka Belajar Pendidikan Agama Islam 

Dalam Membentuk Penguatan Profil 

Pelajar Pancasila.” TADBIR MUWAHHID 

8, no. 2 (2024): 323–53. 

https://doi.org/10.30997/jtm.v8i2.15809. 

Albana, Hasan. “Implementasi Pendidikan 

Moderasi Beragama di Sekolah Menengah 

Atas.” Jurnal SMART (Studi Masyarakat, 

Religi, dan Tradisi) 9, no. 1 (2023): 49–64. 

https://doi.org/10.18784/smart.v9i1.1849. 

“BUKU AJAR MODERASI BERAGAMA.” t.t. 

“Buku Moderasi Beragama (1).” t.t. 

Destian, Irvan, Ahmad Hadis Zenal Mutaqin, dan 

Mohamad Erihadiana. Implementasi 

Kebijakan Pendidikan Nasional tentang 

Moderasi Agama di Sekolah Islam. 13, no. 

3 (2024). 

Hilmin, Hilmin. “Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi 

Beragama dalam Kurikulum Merdeka 

Belajar Pendidikan Agama Islam.” 

Muaddib: Islamic Education Journal 7, no. 

1 (2024): 37–45. 

https://doi.org/10.19109/muaddib.v7i1.244

78. 

Maharani, Mega Selvi, dan Yessi Rahmaniar. 

“Moderasi Beragama Pada Kurikulum 

Pendidikan Agama Islam di Madrasah.” 

Belajea: Jurnal Pendidikan Islam 8, no. 1 



 

 

 

Scope: Pendidikan, Agama dan Sains.       Halaman:12 

(2023): 51. 

https://doi.org/10.29240/belajea.v8i1.6436. 

Miftakhul Huda Arrofi’. “Systematic Literature 

Review (SLR): Implementasi Moderasi 

Beragama Di Sekolah Dasar: Indonesia.” 

Literasi : Jurnal Kajian Keislaman Multi-

Perspektif 4, no. 2 (2024): 79–114. 

https://doi.org/10.22515/literasi.v4i2.1097

7. 

“modul-pelatihan-penggerak-penguatan-moderasi-

beragama-aqz5t.” t.t. 

Sya’bani, Selamet Mujahidin. “Kemenag Susun 

Panduan Pembelajaran & Asesmen PAI 

Berbasis Moderasi Beragama.” 

Kementerian Agama Republik Indonesia, 

27 Juni 2024. 

https://kemenag.go.id/nasional/kemenag-

susun-panduan-pembelajaran-asesmen-pai-

berbasis-moderasi-beragama-PpbXn. 

Diakses 19 Oktober 2025. 

Wahidah, Nor Rochmatul dan Kasidi. “Integrasi 

Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam 

Kurikulum Pendidikan Islam di MA 

Alkhairaat Kota Gorontalo: Kajian 

Filosofis Dan Pedagogis.” Moderatio: 

Jurnal Moderasi Beragama 4, no. 2 (2024): 

220–29. 

https://doi.org/10.32332/moderatio.v4i2.98

99. 

Wardati, Laila, Darwis Margolang, dan Syahrul 

Sitorus. “Pembelajaran Agama Islam 

Berbasis Moderasi Beragama: Analisis 

Kebijakan, Implementasi dan Hambatan.” 

Fitrah: Journal of Islamic Education 4, no. 

1 (2023): 175–87. 

https://doi.org/10.53802/fitrah.v4i1.196. 

 

 

 


