
 

 

Scope: Pendidikan, Agama dan Sains.       Halaman:19 

Jurnal Tarbiyah bil Qalam 
Sekolah Tinggi Ilmu Tarbiyah Al-Bukhary Labuhanbatu 
Volume X. Edisi IX. Januari-Juni 2026 

E-ISSN :2715-0151 

P-ISSN :2599-2945 

 

Mengurai Kendala Dan Solusi Evaluasi Pembelajaran PAI: Studi 

Kualitatif Atas Pengalaman Guru Madrasah Tsanawiyah 

1Maudy Suebatul Aslamiyah, 2Mita Debby Dwi Oktavia, 3Nadiah Dhuha Nafisah, 4Salsabila 

Nur Nabilah Putri 
 

1,2,3,4) Universitas PGRI Wiranegara, Pasuruan, Indonesia 
1maudyaslamiyah@gmail.com, 2mitadebby08@gmail.com, 3nafisahnadiah55@gmail.com, 

4salsabilanurnp16@gmail.com  
 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan mengidentifikasi kendala dan merumuskan solusi dalam pelaksanaan evaluasi 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) di Madrasah Tsanawiyah. Idealnya, evaluasi PAI tidak 

hanya menilai aspek kognitif, tetapi juga ranah afektif dan spiritual peserta didik. Namun, praktik di 

lapangan menunjukkan bahwa penilaian masih berfokus pada capaian akademik, sementara aspek sikap 

dan nilai keagamaan kurang tergarap. Menggunakan pendekatan kualitatif fenomenologis, penelitian 

ini menggali pengalaman guru PAI melalui wawancara mendalam, observasi, dan analisis dokumen 

terkait sistem penilaian. Hasil penelitian menunjukkan kendala utama berupa keterbatasan instrumen 

penilaian spiritual, minimnya dukungan kelembagaan, serta tekanan administratif yang menyebabkan 

orientasi evaluasi lebih bersifat numerik. Meski demikian, mulai muncul kesadaran reflektif di kalangan 

guru untuk menjadikan evaluasi sebagai proses pembinaan nilai dan spiritualitas. Inovasi seperti jurnal 

refleksi, penilaian proyek sosial, dan portofolio nilai-nilai Islam menjadi upaya awal menuju evaluasi 

yang lebih autentik dan humanis. Penelitian ini menyimpulkan bahwa keberhasilan evaluasi PAI sangat 

bergantung pada kesadaran spiritual guru dalam memaknai pendidikan sebagai proses tarbiyah, bukan 

sekadar pengukuran hasil belajar. 

 

Kata kunci: Evaluasi Pembelajaran, Pendidikan Agama Islam, Refleksi Guru, Madrasah Tsanawiyah, 

Fenomenologi 

ABSTRACT 

This study aims to identify obstacles and formulate solutions in the implementation of Islamic Religious 

Education (IRE) learning evaluation in Madrasah Tsanawiyah. Ideally, IRE evaluation should not only 

assess cognitive aspects, but also the affective and spiritual domains of students. However, practice in 

the field shows that assessment still focuses on academic achievement, while aspects of attitude and 

religious values are less explored. Using a phenomenological qualitative approach, this study explores 

the experiences of PAI teachers through in-depth interviews, observations, and analysis of documents 

related to the assessment system. The results of the study show that the main obstacles are the limitations 

of spiritual assessment instruments, the lack of institutional support, and administrative pressure that 

causes the evaluation to be more numerically oriented. Nevertheless, there is a growing reflective 

awareness among teachers to make evaluation a process of fostering values and spirituality. 

Innovations such as reflection journals, social project assessments, and Islamic values portfolios are 

initial efforts toward more authentic and humanistic evaluation. This study concludes that the success 

of PAI evaluation is highly dependent on teachers' spiritual awareness in interpreting education as a 

process of tarbiyah, not merely a measurement of learning outcomes. 

. 

Keywords: Learning Evaluation, Islamic Religious Education, Teacher Reflection, Madrasah 

Tsanawiyah, Phenomenology 

 

mailto:maudyaslamiyah@gmail.com
mailto:mitadebby08@gmail.com
mailto:nafisahnadiah55@gmail.com
mailto:salsabilanurnp16@gmail.com


 

 

Scope: Pendidikan, Agama dan Sains.       Halaman:20 

I. PENDAHULUAN 

Pendidikan Agama Islam (PAI) memiliki 

posisi yang sangat penting dalam sistem 

pendidikan nasional Indonesia. Di madrasah, PAI 

bukan sekadar mata pelajaran, tetapi menjadi 

jantung dari upaya membentuk karakter, moralitas, 

dan spiritualitas peserta didik agar tumbuh 

menjadi insan yang beriman, berilmu, dan 

berakhlak mulia (As’ad, 2014). Dalam konteks 

Kurikulum Merdeka, pembelajaran PAI dituntut 

untuk lebih menekankan keseimbangan antara 

penguasaan pengetahuan, pembentukan sikap, dan 

keterampilan praktik keberagamaan. Evaluasi 

pembelajaran pun tidak hanya berfokus pada 

capaian kognitif, tetapi juga pada ranah afektif dan 

psikomotorik yang mencerminkan nilai-nilai Islam 

dalam kehidupan sehari-hari (Susmiyati et al., 

2023). Namun, kenyataan di lapangan 

menunjukkan bahwa proses evaluasi ini belum 

berjalan sebagaimana yang diidealkan. Banyak 

guru madrasah masih menghadapi kesulitan dalam 

menilai aspek sikap dan perilaku keagamaan siswa 

secara autentik (Ariefky & Inayati, 2023). 

Penilaian cenderung berhenti pada angka atau 

hasil ujian, sementara proses pembentukan 

karakter dan akhlak yang menjadi inti pendidikan 

Islam sering kali terabaikan. Di sisi lain, 

keterbatasan sumber daya, waktu, serta tekanan 

administratif turut mempersempit ruang guru 

untuk melakukan evaluasi yang mendalam dan 

bermakna  (NGALI, 2024). Kondisi tersebut 

menegaskan bahwa isu evaluasi pembelajaran PAI 

di Madrasah Tsanawiyah bukan hanya bersifat 

teknis, tetapi juga struktural dan kultural, sehingga 

perlu dikaji secara lebih komprehensif. 

Berbagai penelitian sebelumnya telah 

berupaya menyoroti problematika ini dari beragam 

perspektif. Suharjo et al. (2023), misalnya, 

menemukan bahwa guru PAI telah berusaha 

menerapkan evaluasi yang mencakup tiga ranah 

utama kognitif, afektif, dan psikomotorik namun 

pelaksanaannya masih terkendala oleh minimnya 

inovasi dalam metode evaluasi serta keterbatasan 

fasilitas. Sementara itu, Ramadhan (2017) 

menegaskan bahwa implementasi evaluasi 

pembelajaran yang efektif menuntut kesiapan guru 

dalam merancang rencana pembelajaran yang 

terintegrasi antara aspek akademik dan nilai-nilai 

Islam. Sejalan dengan itu, penelitian Masuwai et 

al. (2024) memperlihatkan bahwa praktik refleksi 

diri atau muhasabah merupakan bagian dari tradisi 

pedagogi Islam yang esensial dalam 

pengembangan profesional guru. Melalui refleksi 

ini, guru dapat menilai kelebihan dan kekurangan 

dalam praktik pembelajarannya, sehingga mampu 

melakukan perbaikan berkelanjutan (Samsuri, 

Erni Yuningsih, 2025). Namun, sebagian besar 

penelitian tersebut masih terfokus pada tataran 

teoritis atau konteks pendidikan tinggi, belum 

menggali pengalaman nyata guru madrasah di 

tingkat menengah pertama yang berhadapan 

langsung dengan kompleksitas evaluasi di kelas. 

Di sinilah letak kesenjangan penelitian yang 

penting untuk dijembatani, yaitu perlunya 

pemahaman yang lebih mendalam mengenai 

bagaimana guru PAI di madrasah menjalankan, 

memaknai, dan mengatasi kendala evaluasi 

pembelajaran dalam keseharian mereka 

(Hermawan, 2024). 

Penelitian-penelitian terdahulu juga 

memberikan pijakan berharga untuk menempatkan 

fokus penelitian ini. Kajian yang dilakukan oleh 

Azwani Masuwai et al. (2022) menyoroti 

pentingnya self-assessment bagi peningkatan 

kualitas pengajaran, terutama dalam konteks guru 

pendidikan Islam. Guru yang melakukan refleksi 

diri secara konsisten cenderung menunjukkan 

peningkatan kualitas profesional dan kesadaran 

spiritual yang lebih tinggi. Papanthymou & Darra 

(2018) menambahkan bahwa keterlibatan aktif 

guru dan siswa dalam proses penilaian diri dapat 

menumbuhkan motivasi belajar dan meningkatkan 

hasil pembelajaran. Sementara itu, studi  Riadi 

(2017) menekankan pentingnya manajemen mutu 

pembelajaran yang melibatkan perencanaan, 

pengawasan, dan evaluasi berkelanjutan untuk 

menjamin efektivitas proses belajar PAI. Dari sisi 



 

 

Scope: Pendidikan, Agama dan Sains.       Halaman:21 

kelembagaan, penelitian Khasanah et al. (2024) 

menunjukkan bahwa supervisi kepala madrasah 

memiliki peran strategis dalam membimbing guru 

melaksanakan evaluasi secara profesional dan 

disiplin. Namun demikian, kebanyakan studi 

tersebut bersifat normatif dan belum 

menggambarkan bagaimana guru PAI menghadapi 

tantangan konkret di kelas, seperti keterbatasan 

media pembelajaran, rendahnya minat siswa 

terhadap pelajaran agama, atau tekanan waktu 

dalam memenuhi administrasi penilaian . Oleh 

karena itu, penelitian ini memposisikan diri untuk 

mengisi ruang kosong (Isnaniyah, 2025)tersebut 

dengan pendekatan kualitatif yang berfokus pada 

pengalaman empiris guru madrasah. 

Bertolak dari berbagai uraian tersebut, 

penelitian ini berupaya mengurai secara mendalam 

pengalaman guru PAI di Madrasah Tsanawiyah 

dalam menghadapi kendala evaluasi pembelajaran 

serta menggali strategi dan solusi yang mereka 

lakukan untuk mengatasinya. Pertanyaan 

mendasar yang ingin dijawab adalah bagaimana 

guru memaknai evaluasi pembelajaran PAI dalam 

konteks realitas kerja mereka, dan sejauh mana 

refleksi, kolaborasi, serta inovasi dapat menjadi 

sarana untuk meningkatkan kualitas evaluasi yang 

lebih autentik dan bermakna. Penelitian ini 

berpijak pada asumsi bahwa keberhasilan evaluasi 

PAI tidak semata bergantung pada instrumen atau 

prosedur penilaian, melainkan juga pada 

kompetensi reflektif, kesadaran spiritual, dan 

budaya profesional yang tumbuh di kalangan guru. 

Melalui pemahaman yang lebih mendalam tentang 

pengalaman dan dinamika guru di lapangan, 

penelitian ini diharapkan dapat memberikan 

kontribusi nyata bagi pengembangan teori evaluasi 

pendidikan Islam sekaligus menawarkan 

rekomendasi praktis bagi peningkatan mutu 

pembelajaran PAI di madrasah. 

Evaluasi Pembelajaran 

Evaluasi pembelajaran merupakan proses 

sistematis untuk mengumpulkan, menganalisis, 

dan menafsirkan data mengenai hasil belajar 

peserta didik guna menentukan tingkat 

ketercapaian tujuan pendidikan. Dalam pandangan 

klasik, evaluasi sering dipahami sebatas 

pengukuran hasil akhir, seperti ujian atau tes 

sumatif. Namun, dalam konteks pendidikan 

modern, evaluasi tidak hanya memotret hasil, 

tetapi juga menilai proses pembelajaran, 

efektivitas metode, serta perkembangan sikap dan 

keterampilan peserta didik (Suharjo et al., 2023). 

Menurut Bloom, evaluasi mencakup ranah 

kognitif, afektif, dan psikomotorik yang saling 

berkelindan dan tidak dapat dipisahkan. Evaluasi 

yang baik hendaknya menjadi bagian integral dari 

proses belajar mengajar, bukan aktivitas yang 

terpisah di akhir pembelajaran. Dalam praktiknya, 

guru berperan sebagai penilai sekaligus 

pembimbing yang membantu siswa memahami 

kekuatan dan kelemahannya, serta mengarahkan 

mereka menuju perbaikan berkelanjutan (Afifah et 

al., 2024). 

Dari sisi pendekatan, evaluasi pembelajaran 

kini berkembang dalam berbagai bentuk, seperti 

evaluasi formatif, sumatif, diagnostik, dan 

autentik. Evaluasi formatif digunakan untuk 

memantau kemajuan belajar selama proses 

pembelajaran berlangsung, sedangkan evaluasi 

sumatif berfungsi menilai hasil akhir setelah 

pembelajaran selesai (Harahap, 2017). Evaluasi 

diagnostik berorientasi pada identifikasi kesulitan 

belajar, sementara evaluasi autentik menekankan 

pada kemampuan nyata siswa dalam konteks 

kehidupan sehari-hari (Susmiyati et al., 2023). 

Dalam konteks madrasah, evaluasi yang 

komprehensif sangat penting untuk memastikan 

bahwa pendidikan tidak hanya menghasilkan 

siswa yang cerdas secara intelektual, tetapi juga 

matang secara spiritual dan moral. Namun, banyak 

guru masih menghadapi kendala dalam 

menyeimbangkan aspek kognitif dan afektif, 

terutama karena keterbatasan instrumen dan beban 

administratif (Nasukoh, 2020). Hal ini 

menegaskan perlunya pelatihan dan 

pendampingan berkelanjutan agar guru dapat 



 

 

Scope: Pendidikan, Agama dan Sains.       Halaman:22 

mengembangkan kemampuan evaluatif yang lebih 

kontekstual dan humanistik. 

Pendidikan Agama Islam (PAI) 

Pendidikan Agama Islam (PAI) merupakan 

proses internalisasi nilai-nilai Islam dalam diri 

peserta didik melalui kegiatan pengajaran, 

pembiasaan, dan keteladanan. Menurut Ramadhan 

(2017), PAI tidak hanya bertujuan mentransfer 

pengetahuan keagamaan, tetapi juga membentuk 

kepribadian Islami yang tercermin dalam perilaku 

sehari-hari (Hudri & Umam, 2022). Dalam 

Kurikulum Merdeka, pembelajaran PAI diarahkan 

untuk menumbuhkan profil pelajar Pancasila dan 

nilai Rohmatan lil-‘Alamin, yang mencakup 

dimensi keimanan, ketakwaan, dan akhlak mulia 

(Sawaluddin & Muhammad, 2020). Dengan 

demikian, PAI berfungsi sebagai media 

pembentukan karakter yang harmonis antara akal, 

hati, dan tindakan. Keberhasilan pembelajaran PAI 

tidak dapat diukur hanya melalui kemampuan 

kognitif, tetapi juga melalui sejauh mana siswa 

menunjukkan sikap spiritual, sosial, dan moral 

yang baik dalam kehidupan sehari-hari (Hidayat & 

Asyafah, 2019). Di sinilah peran evaluasi menjadi 

sentral untuk memastikan bahwa proses 

pendidikan benar-benar melahirkan peserta didik 

yang berakhlak. 

Secara konseptual, PAI memiliki tiga aspek 

utama yang saling terkait, yakni aspek ilmu 

(pengetahuan), iman (kepercayaan dan 

spiritualitas), serta amal (pengamalan). Evaluasi 

terhadap ketiga aspek ini menuntut pendekatan 

yang komprehensif dan kontekstual. Misalnya, 

aspek kognitif dapat diukur melalui tes atau tugas 

tertulis, tetapi aspek afektif seperti keikhlasan, 

kejujuran, dan kepedulian sosial memerlukan 

observasi yang mendalam serta hubungan 

interpersonal antara guru dan siswa (Mubarok & 

Al Ghifari, 2025). Dalam praktiknya, guru PAI 

sering menghadapi dilema antara idealitas nilai 

Islam dan tuntutan administratif sekolah yang 

menekankan hasil kuantitatif. Keterbatasan 

fasilitas, padatnya jadwal, serta kurangnya media 

pembelajaran juga menjadi penghambat dalam 

menerapkan evaluasi yang bermakna (Lellya, 

2024). Oleh karena itu, pembelajaran PAI 

memerlukan sistem evaluasi yang lebih 

kontekstual dan partisipatif yang tidak hanya 

mengukur, tetapi juga menumbuhkan kesadaran 

moral dan spiritual siswa. 

Kompetensi Guru dan Refleksi Diri dalam 

Evaluasi Pembelajaran 

Guru merupakan aktor utama dalam 

keberhasilan pelaksanaan evaluasi pembelajaran. 

Kompetensi guru, menurut Undang-Undang No. 

14 Tahun 2005, mencakup kompetensi pedagogik, 

profesional, sosial, dan kepribadian. Dalam 

konteks PAI, kompetensi tersebut diperluas 

dengan kemampuan spiritual dan moral yang 

tercermin dalam kepribadian guru sebagai teladan 

(Afriyanto et al., 2025). Penelitian Masuwai, 

Zulkifli, dan Hamzah (2024) menunjukkan bahwa 

guru yang reflektif memiliki kesadaran untuk terus 

melakukan evaluasi diri (self-assessment atau 

muhasabah) terhadap kinerjanya. Refleksi ini tidak 

hanya bersifat teknis, tetapi juga spiritual, di mana 

guru berupaya memperbaiki niat, sikap, dan 

metode dalam mengajar agar lebih mendekati 

nilai-nilai Islam. Melalui refleksi, guru dapat 

mengenali kelemahan dalam proses evaluasi, baik 

dari sisi instrumen, pendekatan, maupun hubungan 

dengan peserta didik, sehingga muncul keinginan 

untuk memperbaikinya secara berkelanjutan. 

Secara evaluatif, refleksi diri guru berperan 

penting dalam membangun budaya profesional 

yang adaptif dan kolaboratif. Kajian Papanthymou 

dan Darra (2019) mengungkap bahwa praktik self-

assessment dapat meningkatkan motivasi dan 

kemandirian belajar, baik bagi siswa maupun guru. 

Guru yang melakukan refleksi secara konsisten 

akan lebih peka terhadap kebutuhan peserta didik 

dan lebih terbuka terhadap inovasi dalam evaluasi 

pembelajaran. Di madrasah, refleksi ini dapat 

diwujudkan melalui kegiatan supervisi akademik, 

diskusi sejawat, maupun catatan harian pengajaran 

yang merekam pengalaman mengajar (Arbani, 



 

 

Scope: Pendidikan, Agama dan Sains.       Halaman:23 

2023). Sayangnya, praktik refleksi diri masih 

jarang dilakukan secara terstruktur karena guru 

lebih disibukkan oleh tuntutan administratif. 

Padahal, dalam pandangan pedagogi Islam, 

muhasabah merupakan bagian integral dari 

peningkatan kualitas diri dan profesionalisme 

guru. Oleh karena itu, penguatan kapasitas 

reflektif guru PAI menjadi kunci dalam 

menciptakan evaluasi pembelajaran yang lebih 

bermakna, berkeadilan, dan berorientasi pada 

pengembangan akhlak peserta didik. 

 

II. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini berangkat dari keprihatinan 

terhadap kenyataan bahwa praktik evaluasi 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) di 

Madrasah Tsanawiyah masih menghadapi 

berbagai kendala yang berdampak pada kualitas 

proses dan hasil pendidikan. Evaluasi yang 

seharusnya berfungsi sebagai sarana pembinaan 

justru sering kali terbatas pada penilaian 

administratif yang kurang menyentuh dimensi 

spiritual dan moral peserta didik. Fenomena 

tersebut menunjukkan adanya kesenjangan antara 

idealitas konsep evaluasi dalam pendidikan Islam 

dan praktik riil di lapangan. Oleh karena itu, 

metode penelitian yang dipilih harus mampu 

mengungkap makna, pengalaman, serta dinamika 

yang dialami guru dalam konteks yang autentik. 

Pendekatan kualitatif dengan desain 

fenomenologis dipandang paling tepat, karena 

memungkinkan peneliti memahami fenomena 

secara mendalam melalui perspektif subjek 

penelitian. Pendekatan ini tidak berfokus pada 

angka, melainkan pada narasi, pengalaman, dan 

refleksi guru dalam menghadapi kendala serta 

merumuskan solusi evaluatif yang kontekstual. 

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya 

bersifat deskriptif, tetapi juga interpretatif, yakni 

berupaya menemukan makna di balik pengalaman 

guru yang selama ini tersembunyi dalam praktik 

keseharian mereka. 

Jenis penelitian yang digunakan adalah 

penelitian kualitatif dengan pendekatan 

fenomenologi. Pendekatan ini menekankan pada 

upaya memahami realitas sosial melalui 

pengalaman sadar partisipan yang terlibat secara 

langsung dalam situasi yang dikaji. Data utama 

dalam penelitian ini berupa kata-kata, narasi, dan 

makna yang diperoleh dari hasil wawancara 

mendalam, observasi lapangan, serta dokumentasi 

terkait kegiatan evaluasi pembelajaran PAI di 

madrasah. Sumber data utama terdiri atas guru-

guru PAI di Madrasah Tsanawiyah yang dipilih 

secara purposive, yaitu berdasarkan pertimbangan 

pengalaman, keterlibatan, dan kompetensi mereka 

dalam praktik evaluasi. Jumlah informan 

ditentukan berdasarkan prinsip saturation, yakni 

ketika informasi yang diperoleh sudah berulang 

dan tidak lagi memberikan temuan baru. Selain itu, 

data pendukung diperoleh dari kepala madrasah, 

dokumen administrasi penilaian, serta catatan 

supervisi akademik. Pemilihan sumber data 

dilakukan secara hati-hati untuk menjamin 

keberagaman perspektif dan meningkatkan 

validitas temuan. Seluruh data kemudian 

dikumpulkan melalui prosedur yang sistematis dan 

terstruktur, guna menjaga keabsahan hasil 

penelitian. 

Proses pengumpulan data dilakukan melalui 

tiga teknik utama, yaitu wawancara mendalam (in-

depth interview), observasi partisipatif, dan studi 

dokumentasi. Wawancara mendalam dilakukan 

secara tatap muka dengan menggunakan pedoman 

wawancara semi-terstruktur agar tetap fleksibel 

mengikuti arah pembicaraan informan. Observasi 

partisipatif dilakukan dengan mengamati secara 

langsung proses evaluasi pembelajaran, interaksi 

guru dan siswa, serta dinamika kelas selama 

kegiatan belajar mengajar. Sementara itu, 

dokumentasi digunakan untuk menelusuri catatan 

administratif seperti daftar nilai, instrumen 

penilaian, dan laporan hasil belajar siswa. Data 

yang diperoleh kemudian dianalisis melalui tiga 

tahapan utama, yaitu reduksi data, penyajian data, 

dan penarikan kesimpulan. Pada tahap reduksi, 



 

 

Scope: Pendidikan, Agama dan Sains.       Halaman:24 

data diseleksi, dikategorikan, dan disusun sesuai 

tema yang relevan dengan fokus penelitian. Tahap 

penyajian dilakukan dengan menyusun pola 

hubungan antar-konsep untuk memvisualisasikan 

interaksi antara kendala dan solusi yang muncul 

dalam praktik evaluasi guru. Selanjutnya, tahap 

verifikasi dilakukan melalui teknik member 

checking dan triangulasi sumber untuk 

memastikan keabsahan temuan. Secara visual, 

proses analisis ini dapat digambarkan dalam 

skema berikut: 

 

Dengan kerangka kerja tersebut, penelitian ini 

diharapkan dapat menghasilkan pemahaman yang 

mendalam dan reflektif tentang bagaimana guru 

PAI mengurai kendala serta mengembangkan 

solusi evaluatif dalam konteks nyata madrasah. 

 

III. HASIL DAN PEMBAHASAN 

HASIL PENELITIAN 

Gambaran Umum Lokasi dan Subjek Penelitian 

Penelitian ini dilakukan di tiga Madrasah 

Tsanawiyah di Kabupaten Pasuruan, Jawa Timur, 

yakni MTs Ma’arif Rembang, MTs As’adiyah, dan 

MTs Sunan Ampel. Ketiga madrasah ini memiliki 

kesamaan visi dalam membentuk peserta didik 

yang religius dan berkarakter Islami, namun 

berbeda dalam konteks sosial, sumber daya, dan 

kebijakan internalnya. Subjek penelitian terdiri 

dari tiga guru Pendidikan Agama Islam yang 

masing-masing telah memiliki pengalaman 

mengajar lebih dari lima tahun, yaitu Ibu Nur 

Zubaidah (MTs Ma’arif Rembang), Ibu Khotibah 

Nur Aini (MTs As’adiyah), dan Ibu Titi Khumrotin 

(MTs Sunan Ampel). Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif fenomenologis, dengan 

teknik pengumpulan data melalui wawancara 

mendalam, observasi kegiatan belajar-mengajar, 

serta analisis dokumen seperti Rencana 

Pelaksanaan Pembelajaran (RPP), instrumen 

penilaian, dan rekapitulasi nilai. 

Proses penelitian dilakukan selama tiga 

minggu, di mana peneliti berinteraksi langsung 

dengan guru dan mengamati situasi kelas serta 

kegiatan keagamaan seperti tadarus dan salat 

dhuha bersama. Pendekatan ini memungkinkan 

peneliti memahami pengalaman guru secara 

empatik dan menyeluruh. Ketiga madrasah 

menjadi representasi dari dinamika evaluasi 

pembelajaran PAI di tingkat menengah pertama di 

wilayah Pasuruan, yang umumnya masih 

berhadapan dengan keterbatasan sarana dan 

tuntutan administratif yang tinggi. 

Bentuk-Bentuk Kendala dalam Evaluasi 

Pembelajaran PAI 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa kendala 

dalam evaluasi pembelajaran PAI di ketiga 

madrasah cenderung berulang dengan variasi 

konteks yang berbeda. Secara umum, guru 

mengalami kesulitan dalam menilai aspek afektif 

dan spiritual peserta didik secara objektif, 

menyusun instrumen evaluasi yang komprehensif, 

serta menjaga konsistensi antara hasil evaluasi dan 

perilaku nyata siswa di luar kelas. Di MTs Ma’arif 

Rembang, Ibu Nur Zubaidah menjelaskan bahwa 

sebagian besar bentuk evaluasi masih berfokus 

pada penilaian kognitif seperti tes tertulis dan 

hafalan ayat. Ia mengatakan, 



 

 

Scope: Pendidikan, Agama dan Sains.       Halaman:25 

“Untuk menilai keikhlasan atau niat anak 

itu sulit sekali, saya hanya bisa menilai dari 

perilaku di kelas. Kadang anak terlihat rajin 

salat karena disuruh, bukan karena 

kesadaran.” 

Dari observasi, terlihat bahwa penilaian lebih 

banyak dilakukan berdasarkan keaktifan saat 

diskusi atau tugas tertulis, sementara dimensi 

sikap dan praktik ibadah jarang terdokumentasi. 

Sementara itu, di MTs As’adiyah, Ibu Khotibah 

Nur Aini menghadapi dilema serupa. Ia menilai 

bahwa aspek sikap spiritual seperti kejujuran, 

tanggung jawab, dan kesungguhan dalam ibadah 

sulit diukur dengan angka. Ia mengungkapkan, 

“Anak-anak hafal teori akhlak, tapi kadang 

belum mencerminkan dalam perilaku. Kalau 

saya beri nilai dari hafalan saja, rasanya 

tidak adil.” 

Hasil dokumentasi nilai menunjukkan seluruh 

siswa mendapat kategori “Baik” untuk aspek sikap 

tanpa variasi yang berarti, menandakan bahwa 

evaluasi cenderung bersifat normatif. Sedangkan 

di MTs Sunan Ampel, Ibu Titi Khumrotin lebih 

banyak menghadapi kendala teknis, seperti 

keterbatasan waktu observasi dan beban 

administrasi tinggi. Ia menuturkan, 

“Saya ingin menilai anak-anak secara 

personal, tapi ada empat kelas, lebih dari 

seratus siswa. Laporan administrasi juga 

menumpuk, akhirnya penilaian sikap 

dilakukan umum saja.” 

Dari hasil observasi, terlihat bahwa guru 

melakukan penilaian afektif berdasarkan 

pengamatan saat kegiatan keagamaan bersama, 

namun pencatatan belum dilakukan secara 

sistematis. 

Faktor-Faktor yang Mempengaruhi Munculnya 

Kendala Evaluasi 

Berdasarkan hasil analisis, terdapat tiga 

kelompok faktor utama yang memengaruhi 

munculnya kendala dalam pelaksanaan evaluasi 

pembelajaran PAI, yaitu faktor kompetensi 

profesional guru, dukungan kelembagaan, dan 

budaya evaluasi di lingkungan madrasah. Dari 

aspek kompetensi profesional, ketiga guru 

mengaku belum sepenuhnya menguasai konsep 

evaluasi autentik berbasis nilai Islam. Pelatihan 

yang diikuti lebih banyak membahas aspek teknis 

penyusunan soal dan asesmen numerik, bukan 

evaluasi afektif dan spiritual. Ibu Khotibah 

menuturkan, 

“Kami sering dilatih tentang pembuatan 

soal HOTS, tapi jarang ada pelatihan 

menilai sikap atau keimanan siswa.” 

Faktor kelembagaan juga turut 

mempengaruhi. Baik di MTs Ma’arif maupun MTs 

Sunan Ampel, belum ada sistem evaluasi 

terintegrasi yang mengatur mekanisme penilaian 

sikap dan praktik keagamaan siswa. Guru diberi 

kebebasan penuh tanpa forum diskusi rutin untuk 

menyamakan persepsi tentang kriteria penilaian. 

Selain itu, tekanan administratif dan sosial juga 

memperburuk situasi. Ibu Nur Zubaidah 

mengungkapkan, 

“Kalau nilai anak rendah, orang tua sering 

komplain. Jadi kami kadang menyesuaikan 

supaya tidak menimbulkan masalah.” 

Budaya evaluasi di madrasah masih sangat 

berorientasi pada angka dan hasil akhir, bukan 

pada makna proses belajar. Guru dihadapkan pada 

dilema moral antara menjaga objektivitas dan 

memenuhi ekspektasi lembaga serta masyarakat. 

Strategi Adaptif dan Upaya Reflektif Guru 

dalam Mengatasi Kendala 

Meski menghadapi berbagai kendala, 

penelitian ini menemukan bahwa para guru PAI 

mulai menunjukkan inisiatif reflektif dan inovasi 

sederhana untuk memperbaiki praktik evaluasi 

mereka. Di MTs Sunan Ampel, Ibu Titi Khumrotin 

mulai menerapkan jurnal refleksi siswa, di mana 

siswa menulis pengalaman ibadah dan perenungan 

nilai-nilai Islam yang mereka lakukan selama 



 

 

Scope: Pendidikan, Agama dan Sains.       Halaman:26 

seminggu. Setiap akhir pekan, guru meninjau 

jurnal tersebut dan memberikan umpan balik 

secara personal. Ia menuturkan, 

“Dari tulisan siswa, saya bisa melihat siapa 

yang benar-benar memahami ibadahnya, 

bukan hanya menjalankan karena tugas.” 

Di MTs As’adiyah, Ibu Khotibah 

menggunakan pendekatan penilaian berbasis 

proyek sosial, seperti aksi bersih masjid dan 

gerakan sedekah Jumat. Ia menilai keaktifan, 

tanggung jawab, dan ketulusan siswa selama 

kegiatan berlangsung. Menurutnya, 

“Penilaian seperti ini membuat anak lebih 

sadar bahwa belajar agama bukan hanya 

teori, tapi tindakan nyata.” 

Sementara di MTs Ma’arif Rembang, Ibu Nur 

Zubaidah mulai menerapkan evaluasi portofolio 

tematik, di mana siswa diminta mengumpulkan 

refleksi, catatan ceramah, dan laporan kegiatan 

ibadah keluarga. Ia mengaku metode ini lebih 

membantu menilai perkembangan karakter siswa 

secara bertahap. 

Implikasi Reflektif dan Transformatif terhadap 

Praktik Evaluasi PAI 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa refleksi 

guru berperan besar dalam mentransformasi cara 

pandang terhadap evaluasi pembelajaran PAI. Para 

guru yang awalnya memandang evaluasi sebagai 

kewajiban administratif mulai menyadari bahwa 

evaluasi dapat menjadi sarana muhasabah   bukan 

hanya bagi siswa, tetapi juga bagi guru sendiri. 

Dari hasil wawancara yang dilakukan Ibu Titi 

menuturkan, 

“Setelah saya sering membaca jurnal anak-

anak, saya juga belajar. Ternyata menilai 

anak bukan hanya dari hasil ulangan, tapi 

dari perubahan sikap kecil yang mereka 

tunjukkan.” 

Kesadaran reflektif ini menandai pergeseran 

paradigma: dari evaluasi yang berorientasi hasil 

menjadi evaluasi yang berorientasi pembinaan 

spiritual. Guru mulai menilai keberhasilan bukan 

dari nilai raport semata, tetapi dari perilaku dan 

kepribadian yang berkembang. Implikasi lainnya 

adalah kebutuhan akan penguatan sistem 

kelembagaan yang mendukung budaya reflektif di 

madrasah. Kepala sekolah dan pengawas 

diharapkan memberi ruang bagi guru untuk 

berbagi pengalaman, berdiskusi, dan merancang 

evaluasi kolaboratif berbasis nilai Islam. Dengan 

demikian, evaluasi pembelajaran PAI tidak lagi 

berhenti pada angka, tetapi menjadi proses 

pembentukan akhlak dan karakter   sebagaimana 

tujuan utama pendidikan Islam. 

 

PEMBAHASAN 

Evaluasi Pembelajaran PAI: Antara Idealisme 

dan Realitas Praktik Guru di Madrasah 

Berdasarkan hasil penelitian di tiga Madrasah 

Tsanawiyah di Pasuruan MTs Ma’arif Rembang, 

MTs As’adiyah, dan MTs Sunan Ampel terlihat 

adanya jarak antara idealisme konsep evaluasi 

pembelajaran Pendidikan Agama Islam (PAI) dan 

realitas praktik di lapangan. Dalam tataran 

konseptual, evaluasi pembelajaran PAI diharapkan 

mampu menilai tiga ranah utama: kognitif, afektif, 

dan psikomotorik, serta secara lebih mendalam 

menilai kualitas spiritual siswa. Namun dalam 

kenyataannya, ketiga guru PAI Bu Nur Zubaidah, 

Bu Khotibah Nur Aini, dan Bu Titi Khumrotin 

masih menghadapi berbagai keterbatasan dalam 

mengimplementasikan prinsip tersebut. Instrumen 

evaluasi yang digunakan sebagian besar masih 

bersifat konvensional seperti tes tertulis dan tugas 

hafalan, sementara dimensi spiritual dan moral 

yang menjadi inti ajaran Islam sering kali tidak 

tersentuh secara sistematis. 

Hasil observasi menunjukkan bahwa proses 

evaluasi di madrasah masih cenderung 

administratif dan berorientasi pada nilai akhir. 

Guru mengakui bahwa penilaian sikap dan 

keagamaan sering kali dilakukan hanya 



 

 

Scope: Pendidikan, Agama dan Sains.       Halaman:27 

berdasarkan kesan umum, bukan pada observasi 

yang terencana. Dalam konteks ini, praktik 

evaluasi belum sepenuhnya menjadi alat reflektif 

bagi guru dan siswa untuk menilai makna belajar 

agama. Fenomena ini memperlihatkan bahwa 

meskipun kesadaran normatif tentang pentingnya 

evaluasi spiritual sudah ada, implementasinya 

masih terbentur oleh keterbatasan waktu, beban 

administrasi, dan kurangnya pelatihan mendalam 

tentang evaluasi autentik berbasis nilai-nilai Islam. 

Dinamika Kendala dan Faktor Penyebab dalam 

Praktik Evaluasi PAI 

Jika ditelusuri lebih dalam, kendala yang 

dihadapi para guru tidak hanya bersumber dari 

aspek teknis, tetapi juga dari faktor struktural dan 

kultural yang membentuk sistem pendidikan di 

madrasah. Dari sisi kompetensi profesional, ketiga 

guru memiliki pemahaman teoretis yang baik 

mengenai tujuan evaluasi PAI, namun belum 

memiliki keterampilan yang memadai dalam 

menyusun instrumen yang mampu mengukur 

ranah afektif dan spiritual secara konkret. Mereka 

lebih terlatih dalam mengembangkan soal kognitif, 

karena pelatihan yang diselenggarakan oleh 

lembaga pendidikan sering kali berfokus pada 

penyusunan soal berbasis HOTS (Higher Order 

Thinking Skills), bukan pada pengembangan 

rubrik nilai keislaman seperti keikhlasan, 

ketulusan, dan tanggung jawab moral. 

Selain itu, dukungan kelembagaan juga belum 

memadai. Madrasah memberikan otonomi penuh 

kepada guru untuk melakukan evaluasi, namun 

tanpa adanya sistem supervisi akademik atau 

forum refleksi bersama, praktik evaluasi berjalan 

secara individual dan tidak terkoordinasi. 

Ketiadaan panduan yang baku membuat guru 

berimprovisasi sesuai pemahamannya masing-

masing. Tekanan sosial dari orang tua dan 

masyarakat yang menilai keberhasilan siswa 

hanya dari angka juga turut mempersempit ruang 

bagi guru untuk menilai aspek spiritual. Bu Nur 

Zubaidah menyebut bahwa jika nilai siswa terlalu 

rendah, sering muncul protes dari wali murid, 

sehingga guru lebih memilih menyesuaikan hasil 

agar “tidak menimbulkan persoalan.” Realitas ini 

memperlihatkan bahwa budaya evaluasi di 

madrasah masih dipengaruhi oleh paradigma 

lama: penilaian sebagai alat legitimasi hasil 

belajar, bukan sebagai proses pembinaan jiwa dan 

karakter. 

Transformasi Kesadaran Guru: Dari Penilaian 

Kognitif Menuju Evaluasi Spiritual 

Walau menghadapi beragam kendala, 

penelitian ini menemukan bahwa ketiga guru PAI 

menunjukkan kesadaran reflektif yang mulai 

menggeser paradigma evaluasi dari ranah kognitif 

menuju ranah spiritual. Kesadaran ini tampak dari 

cara mereka mengupayakan inovasi sederhana 

namun bermakna dalam praktik penilaian. 

Misalnya, Bu Titi Khumrotin dari MTs Sunan 

Ampel mulai menerapkan jurnal refleksi siswa 

yang memungkinkan peserta didik menuliskan 

pengalaman ibadah dan perenungan nilai-nilai 

Islam setiap minggu. Jurnal ini menjadi jendela 

bagi guru untuk memahami spiritualitas siswa di 

luar nilai angka. Bu Khotibah Nur Aini dari MTs 

As’adiyah mengembangkan penilaian berbasis 

proyek sosial, seperti kegiatan bersih masjid atau 

program sedekah Jumat, untuk menilai sikap 

tanggung jawab dan kepedulian sosial siswa. 

Sedangkan Bu Nur Zubaidah di MTs Ma’arif 

Rembang mencoba evaluasi portofolio tematik, di 

mana siswa mengumpulkan refleksi dan laporan 

kegiatan keagamaan yang mereka lakukan di 

rumah. 

Ketiga pendekatan tersebut menunjukkan 

bahwa guru-guru ini mulai memahami evaluasi 

bukan hanya sebagai proses mengukur, tetapi juga 

sebagai sarana membina, menuntun, dan 

merefleksikan nilai-nilai Islam dalam kehidupan 

sehari-hari siswa. Perubahan ini menggambarkan 

pergeseran paradigma dari “evaluasi berbasis 

angka” menuju “evaluasi berbasis makna.” 

Kesadaran reflektif ini menjadi inti dari 

transformasi spiritual yang tidak hanya mengubah 

cara guru menilai siswa, tetapi juga cara mereka 



 

 

Scope: Pendidikan, Agama dan Sains.       Halaman:28 

memahami hakikat mendidik dalam perspektif 

Islam. 

Perbandingan dengan Penelitian Terdahulu 

Temuan penelitian ini memiliki relevansi 

sekaligus pembeda dibandingkan dengan 

penelitian terdahulu tentang evaluasi pendidikan 

agama Islam. Penelitian Suharjo dan Remiswal 

(2022) menemukan bahwa guru PAI di berbagai 

madrasah cenderung masih berorientasi pada 

penilaian kognitif karena keterbatasan pemahaman 

metodologis. Penelitian Syahri Ramadhan (2023) 

juga menegaskan bahwa dimensi spiritual dalam 

evaluasi sering diabaikan karena dianggap sulit 

diukur. Hasil penelitian ini memperkuat temuan-

temuan tersebut, namun dengan pendekatan yang 

lebih fenomenologis: guru tidak hanya diposisikan 

sebagai pelaksana, melainkan juga sebagai subjek 

reflektif yang mengalami proses pembelajaran 

profesional dari praktik evaluasinya sendiri. 

Perbedaan paling menonjol dari penelitian ini 

adalah penekanannya pada transformasi kesadaran 

guru sebagai poros perubahan evaluasi PAI. Jika 

penelitian sebelumnya banyak menyoroti 

kelemahan sistem dan instrumen, penelitian ini 

memperlihatkan bahwa perubahan paling 

substantif justru lahir dari kesadaran personal guru 

yang menilai dengan hati dan menafsirkan kembali 

makna evaluasi sebagai bagian dari ibadah. 

Temuan ini juga sejalan dengan pandangan 

Fitriyah (2024) dalam Sustainability Journal 

bahwa praktik reflektif guru merupakan kunci 

keberlanjutan pembelajaran yang bermakna. 

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya 

mendeskripsikan kendala, tetapi juga 

memperlihatkan potensi transformasi yang muncul 

dari dalam diri guru sebagai agen perubahan 

spiritual dalam pendidikan Islam. 

Berdasarkan hasil analisis dan interpretasi di 

atas, penelitian ini memberikan sejumlah implikasi 

konseptual, metodologis, dan praktis bagi 

pengembangan evaluasi pembelajaran PAI. Secara 

konseptual, evaluasi PAI perlu dipahami bukan 

semata sebagai alat ukur keberhasilan belajar, 

tetapi sebagai proses tarbiyah, yakni pembinaan 

moral dan spiritual secara berkelanjutan. Evaluasi 

harus diarahkan untuk menumbuhkan kesadaran 

nilai, bukan sekadar menilai hafalan atau hasil 

ujian. Secara metodologis, madrasah perlu 

mengembangkan model evaluasi autentik berbasis 

spiritualitas Islam, yang melibatkan refleksi diri, 

penilaian perilaku sosial, dan keterlibatan 

emosional siswa dalam praktik keagamaan. Guru 

dapat memanfaatkan pendekatan seperti jurnal 

refleksi, asesmen proyek sosial, serta portofolio 

nilai Islami sebagai bagian dari sistem penilaian 

reguler. 

Dari sisi kelembagaan, diperlukan kebijakan 

yang mendukung budaya reflektif guru, seperti 

forum evaluasi antar-guru PAI, pelatihan asesmen 

berbasis nilai, dan supervisi akademik yang tidak 

hanya menilai dokumen, tetapi juga mendampingi 

praktik refleksi. Selain itu, dukungan moral dari 

kepala madrasah dan pengawas PAI menjadi kunci 

agar guru merasa dihargai dan memiliki ruang 

untuk berinovasi. Dalam konteks yang lebih luas, 

penelitian ini menegaskan pentingnya reorientasi 

paradigma pendidikan Islam di madrasah: bahwa 

tugas utama guru bukan hanya mentransfer 

pengetahuan agama, tetapi menumbuhkan 

keimanan dan akhlak dengan cara menilai, 

membimbing, dan merefleksikan nilai-nilai Islam 

dalam diri siswa dan dirinya sendiri. 

 

IV. KESIMPULAN 

Penelitian ini bertujuan untuk mengurai 

kendala dan menemukan solusi dalam pelaksanaan 

evaluasi pembelajaran Pendidikan Agama Islam 

(PAI) melalui pengalaman langsung tiga guru 

Madrasah Tsanawiyah di Pasuruan. Hasil 

wawancara, observasi, dan analisis dokumen, 

diperoleh gambaran bahwa praktik evaluasi PAI di 

madrasah masih menghadapi berbagai tantangan 

mendasar, baik dari sisi konseptual, teknis, 

maupun budaya pendidikan. Kendala utama yang 



 

 

Scope: Pendidikan, Agama dan Sains.       Halaman:29 

ditemukan terletak pada kesulitan guru dalam 

menilai aspek afektif dan spiritual peserta didik. 

Evaluasi masih berpusat pada dimensi kognitif 

melalui tes tertulis, hafalan, dan tugas akademik, 

sementara ranah sikap, nilai, dan pengalaman 

keagamaan belum tersentuh secara sistematis. 

Kondisi ini diperburuk oleh beban administrasi, 

keterbatasan waktu observasi, serta tekanan sosial 

dari orang tua yang menginginkan hasil akademik 

tinggi. Faktor-faktor tersebut menimbulkan dilema 

bagi guru antara menjaga objektivitas penilaian 

dengan memenuhi ekspektasi lingkungan. 

Namun demikian, penelitian ini juga 

menemukan adanya transformasi kesadaran 

reflektif di kalangan guru. Ketiga guru 

menunjukkan upaya kreatif dan adaptif dalam 

menghadapi kendala evaluasi, seperti penerapan 

jurnal refleksi siswa, penilaian berbasis proyek 

sosial, dan portofolio nilai Islami. Praktik-praktik 

ini menunjukkan bahwa guru mulai memahami 

evaluasi bukan sekadar alat ukur, melainkan 

bagian dari proses pembinaan spiritual (tarbiyah). 

Mereka tidak hanya menilai hasil belajar, tetapi 

juga berusaha menumbuhkan kesadaran moral dan 

keagamaan siswa melalui pendekatan yang lebih 

manusiawi dan bernilai. Dengan demikian, dapat 

disimpulkan bahwa problem utama evaluasi PAI 

bukan semata-mata pada lemahnya instrumen 

teknis, tetapi pada paradigma evaluasi yang masih 

berorientasi pada hasil. Sebaliknya, solusi sejati 

terletak pada perubahan kesadaran guru dan 

kelembagaan madrasah dalam memandang 

evaluasi sebagai proses pembentukan akhlak dan 

spiritualitas. Transformasi dari “evaluasi 

administratif” menuju “evaluasi reflektif dan 

spiritual” menjadi arah penting bagi penguatan 

praktik pendidikan agama Islam di madrasah. 

 

V. DAFTAR PUSTAKA 

Afifah, H., Ibrahim, T., & Arifudin, O. (2024). 

Implementasi Technology Acceptance Model 

(Tam) Pada Penerimaan Aplikasi Sistem 

Manajemen Pendidikan Di Lingkungan 

Madrasah. Jurnal Tahsinia, 5(9), 1353–1367. 

Afriyanto, D., Anandari, A. A., Sukiman, S., & 

Sibawaihi, S. (2025). Transformasi Mindset 

Guru Pendidikan Agama Islam Profesional Di 

Mts Al-Barokah Robotika. Ideguru: Jurnal 

Karya Ilmiah Guru, 10(1), 881–888. 

Arbani, A. (2023). Peranan Kepemimpinan Kepala 

Madrasah Dalam Meningkatkan Mutu 

Pendidikan Agama Islam Di Madrasah 

Tsanawiyah Negeri 5 Mandailing Natal. Uin 

Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 

Padangsidimpuan. 

Ariefky, M. M., & Inayati, N. L. (2023). Peran Guru 

Pai Dalam Pelaksanaan Evaluasi Pembelajaran 

Sumatif Siswa Di Smk Negeri 6 Sukoharjo. 

Edukasia Jurnal Pendidikan Dan 

Pembelajaran, 4(2), 2343–2350. 

As’ad, T. (2014). Pembaruan Pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam Di Madrasah. Tadris, 

9(2), 250–265. 

Azwani Masuwai, Hafizhah Zulkifli, & Ab Halim 

Tamuri. (2022). Systematic Literature Review 

On Self-Assessment Inventory For Quality 

Teaching Among Islamic Education Teachers. 

Sustainability (Switzerland), 12(203), 1–17. 

Harahap, S. (2017). Kompetensi Pedagogik Guru 

Pendidikan Agama Islam Dalam Mengelola 

Kelas Di Madrasah Tsanawiyah Nurul Huda 

Hiteurat Kecamatan Halongonan Kabupaten 

Padang Lawas Utara. Iain Padangsidimpuan. 

Hermawan, G. (2024). Peningkatan Pemahaman 

Dan Motivasi Siswa Melalui Strategi Dan 

Media Pembelajaran Pai Berbasis Audio Visual 

Di Sekolah Dasar. Epistemic: Jurnal Ilmiah 

Pendidikan, 3(1), 113–130. 

Https://Doi.Org/10.70287/Epistemic.V3i1.195 

Hidayat, T., & Asyafah, A. (2019). Konsep Dasar 

Evaluasi Dan Implikasinya Dalam Evaluasi 

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam Di 

Sekolah. Al-Tadzkiyyah: Jurnal Pendidikan 

Islam, 10(1), 159–181. 

Hudri, S., & Umam, K. (2022). Konsep Dan 

Implementasi Merdeka Belajar Pada Evaluasi 

Pembelajaran Pendidikan Agama Islam. 



 

 

Scope: Pendidikan, Agama dan Sains.       Halaman:30 

Moderasi: Journal Of Islamic Studies, 2(1), 

51–59. 

Isnaniyah, Y. (2025). Peran Supervisi Kepala 

Madrasah Dalam Meningkatkan 

Profesionalisme Guru Di Madrasah 

Tsanawiyah Al-Muhajirin Denpasar. Al-

Taraqqi: Jurnal Pendidikan Agama Islam 

Progresif, 2(2). 

Khasanah, H. R., Malikah, N., Putri, I. M., Saniyah, 

I. R., Faradisi, I. S., Azizah, I., & Muslimah, I. 

(2024). Implementasi Evaluasi Formatif Dan 

Sumatif Dalam Pembelajaran Fikih Di Mts Al-

Mukarrom Ponorogo. Muaddib: Jurnal 

Pendidikan Agama Islam, 148–160. 

Lellya, I. (2024). Inovasi Dalam Manajemen 

Pendidikan: Sebuah Tinjauan Literatur 

Terhadap Metode Dan Praktik Terbaru. 

Humanitis: Jurnal Homaniora, Sosial Dan 

Bisnis, 2(12), 1423–1436. 

Masuwai, A., Zulkifli, H., & Hamzah, M. I. (2024). 

Self-Assessment For Continuous Professional 

Development: The Perspective Of Islamic 

Education. Heliyon, 10(19), E38268. 

Https://Doi.Org/10.1016/J.Heliyon.2024.E382

68 

Mubarok, Z., & Al Ghifari, F. H. (2025). Kajian 

Literatur Tentang Integrasi Nilai-Nilai 

Ekonomi Syariah Dalam Kurikulum 

Pendidikan Islam: Kajian Literatur Tentang 

Integrasi Nilai-Nilai Ekonomi Syariah Dalam 

Kurikulum Pendidikan Islam. An Nuqud 

Journal Of Islamic Economics, 4(1), 1–13. 

Nasukoh, S. (2020). Implementasi Supervisi Klinis 

Kepala Madrasah Dalam Meningkatkan 

Kompetensi Profesional Guru Pai Di 

Madrasah Tsanawiyah Negeri 2 Kapuas. Iain 

Palangka Raya. 

Ngali, B. M. (2024). Peran Guru Pendidikan Agama 

Islam Dalam Mencipatakan Suasana 

Keagamaan Di Madrasah Tsanawiyah 

Roudlotus Sholihin. Unisan Jurnal, 3(7), 832–

844. 

Papanthymou, A., & Darra, M. (2018). The 

Contribution Of Learner Self-Assessment For 

Improvement Of Learning And Teaching 

Process: A Review. Journal Of Education And 

Learning, 8(1), 48. 

Https://Doi.Org/10.5539/Jel.V8n1p48 

Ramadhan, S. (2017). Evaluasi Pendidikan Agama 

Islam Di Madrasah Tsanawiyah Ibnul Qayyim 

Putri Yogyakarta. Jurnal Pendidikan Agama 

Islam Al-Thariqah, 2(1), 39–50. 

Https://Doi.Org/10.25299/Althariqah.2017.Vo

l2(1).646 

Riadi, A. (2017). Kompetensi Guru Dalam 

Pelaksanaan Evaluasi Pembelajaran. Ittihad, 

15(28), 52–67. 

Samsuri, Erni Yuningsih, M. U. D. (2025). Journal 

Of S Ocial And Economics Research. Jurnal 

Sosial Dan Ekonomi, 3(2)(1), 123–138. 

Sawaluddin, S., & Muhammad, S. (2020). Langkah-

Langkah Dan Teknik Evaluasi Hasil Belajar 

Pendidikan Agama Islam. Jurnal Ptk Dan 

Pendidikan, 6(1). 

Suharjo, Remiswal, & Asril, Z. (2023). 

Impelementasi Evaluasi Pembelajaran Fiqih Di 

Madrasah Tsanawiyah Muhammadiyah 

Alamanda Kabupaten Pasaman Barat. Arus 

Jurnal Pendidikan, 3(3), 132–139. 

Https://Doi.Org/10.57250/Ajup.V3i3.282 

Susmiyati, S., Zurqoni, Z., Abdillah, M. H., & 

Saugi, W. (2023). Challenges Of Affective 

Assessment Of Islamic Religious Education 

Learning In Merdeka Curriculum. Al-Hayat: 

Journal Of Islamic Education, 7(2), 710. 

Https://Doi.Org/10.35723/Ajie.V7i2.675 

  


